
Esta obra está bajo una Licencia Creative Commons 
Atribución-NoComercial 2.5 México.

El Pez y la Flecha. Revista de Investigaciones Literarias,  
Universidad Veracruzana, 

Instituto de Investigaciones Lingüístico-Literarias, issn: 2954-3843. 
Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 

doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

Historia, ética y resistencia en La pasión según 
Antígona Pérez y Antígona González

History, Ethics and Resistance in La pasión 
según Antígona Pérez and Antígona González

Rodrigo Rosas Mendoza
Universidad Veracruzana, México

orcid: 0000-0002-9358-7554
rodrigomendoza707@gmail.com

Recibido: 15 de junio de 2025
Dictaminado: 29 de octubre de 2025
Aceptado: 03 de noviembre de 2025



78
Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 

doi: https://doi.org/10.25009/pyfril. v6i14.247

Historia, ética y resistencia en La pasión según 
Antígona Pérez y Antígona González

History, Ethics and Resistance in La pasión 
según Antígona Pérez and Antígona González

Rodrigo Rosas Mendoza

Resumen
Históricamente, Antígona ha sido emblema de la lucha del sujeto frente 
al Estado. La fidelidad a los ideales y la resistencia como acto ético-polí-
tico serán explorados en este artículo a partir de La pasión según Antígona 
Pérez, de Luis Rafael Sánchez, y Antígona González, de Sara Uribe. A través 
de la revisión del perfil masculinizado del poder político encarnado por 
Creonte –y en consonancia con la tragedia de Sófocles–, se hará un aná-
lisis del posicionamiento ideológico de estas Antígonas frente a un Es-
tado hostil, desde la defensa del duelo y la dignificación de los muertos. 
También se indagará en el tratamiento de la desaparición y la violencia 
como trasfondo temático de las obras, factor que las lleva a dialogar con 
la escritura de la historia.

Palabras clave: Sófocles; Luis Rafael Sánchez; Sara Uribe; literatura y vio-
lencia; literatura hispanoamericana contemporánea; Antígona.

Abstract
Historically, Antigone has been an emblem of  the individual’s struggle 
against the state. The Fidelity to the personal ideals and the act of  re-
sistance as an ethical-political decision will be explored in this article 
based on Luis Rafael Sánchez’s La pasión según Antígona Pérez and Sara 
Uribe’s Antígona González. Through the analysis of  masculinized profile 
in the political power represented by Creon –and following Sophocles’ 
tragedy– this article will explore the ideological positioning of  these An-
tigones against a hostile State by the defense of  the mourning and the 
dignification of  the dead. The treatment of  disappearance and violence 



79

Historia, ética y resistencia en La pasión según Antígona Pérez...

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

as thematic background of  both plays will also be studied. That will put 
them into dialogue with the historical writing.

Keywords: Sophocle; Luis Rafael Sánchez; Sara Uribe; Literature and Vio-
lence; Hispanic American Contemporary Literature; Antigone.

Y fue mi crimen cumplir con los ritos 
de la sepultura, a impulso de mi piedad.

Antígona de Sófocles

Introducción

Antígona ha sido mucho más que un personaje de tragedia clásica a 
lo largo de la historia; se ha vuelto símbolo recurrente del despertar 
político, del posicionamiento ético del sujeto frente al Estado. En 
Latinoamérica, tenemos una tradición antigonal propia, misma con 
la que Sara Uribe dialoga –a la vez que homenajea– en su famosa 
Antígona González. Este artículo vinculará la obra cumbre de Uri-
be con la tragedia de Sófocles y La pasión según Antígona Pérez, del 
puertorriqueño Luis Rafael Sánchez, que, irónicamente, es la que 
menos presencia tiene en las páginas de la poeta queretana. El ob-
jetivo es, por un lado, explorar las dimensiones éticas que Antígona 
siempre ha guardado como símbolo y personaje en torno a situa-
ciones políticas críticas e indignantes y, por otro lado, analizar las 
diferentes caracterizaciones del Estado misógino a partir de los di-
versos Creontes. En el fondo, veremos que si algo podría determi-
nar la aparición de Antígona en diferentes momentos de la historia 
de América Latina sería la urgencia por demostrar que la libertad 
de pensamiento y de acción, la labor de búsqueda –ya de cuerpos, 
ya de justicia– no puede ser sometida, prohibida ni enjaulada.

A la par del análisis de las tres Antígonas, me detendré espe-
cialmente en algunos aspectos de la obra de Uribe, para hallar en 
su estrategia compositiva una serie de elementos que la distinguen 
como pináculo de la tradición antigonal, sobre todo por su eviden-



80

Rodrigo Rosas Mendoza

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

te preocupación respecto al estado de indefensión del sujeto frente 
a la vileza de las fuerzas que lo someten. El Creonte de Uribe no 
adquiere un peso protagónico pues el personaje mismo es eludido, 
con todo que la sombra de un exmandatario mexicano siempre se 
mantiene visible para el lector. Ya veremos cómo la presencia de 
Creonte es sustituida por algo todavía más complejo y problemá-
tico: la sensación de languidez y desesperanza por la que atraviesa 
esta Antígona, ocasionada precisamente por ese violento ejercicio 
de poder.

Antígona y la escritura de la historia

Dentro de la tradición antigonal, hallamos un claro antagonismo 
entre Antígona y Creonte. En primera instancia, se trata de la opo-
sición del individuo frente a los designios arbitrarios del poder en 
turno. Antígona se coloca a sí misma como obstáculo y desafío 
para el Estado. Sin embargo, la filósofa eslovena Alenka Zupančič 
(2024) dirige nuestra atención “hacia algo que emerge en y a través 
de este conflicto, algo que pone de manifiesto una singular torsión, 
o falla, que define el terreno mismo en el que se da el conflicto” (p. 
15), es decir, lo relevante no es tanto la oposición del sujeto frente 
a la mano dura de Creonte, sino lo que dicho conflicto deja entre-
ver sobre las relaciones entre individuo y Estado, sobre las formas 
absurdamente inflexibles en el ejercicio del poder y la necesidad de 
los actos de resistencia dentro de tal contexto. Sobre todo, veremos 
que se evidencia una postura política en torno al lugar de la mujer 
frente al dominante Estado masculinizado. En otras palabras, hay 
Antígona porque existe en el mundo una serie de fenómenos re-
lacionados con el poder y la injusticia que exigen su participación 
reiterada. El contexto demanda a Antígona, la invita a salir de las 
tinieblas del pasado, la extrae del fondo de la historia y la pone en 
las páginas del ahora.

En esos términos, Zupančič (2024) afirma lúcidamente que si 
tenemos una nutrida tradición antigonal es porque, como emblema 
de la resistencia social, Antígona “entra en la escena (de reescritura 
e interpretación) cada vez que hay [...] una crisis en el tejido social, 
en la estructuración simbólica de la ley, o en el ámbito más amplio 



81

Historia, ética y resistencia en La pasión según Antígona Pérez...

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

de la moralidad” (p. 14). Hasta aquí ha quedado bien claro cuáles 
son las circunstancias que exigen la aparición de este personaje: los 
engranajes oxidados del poder, la fuerza imparable de la violen-
cia, la disfuncionalidad del Estado y la inoperatividad de la justicia. 
Pero tales circunstancias no son definitivas por sí mismas para la 
aparición de la heroína, como sí lo son, más bien, la rasgadura del 
tejido social y el accionar colectivo generado por la indefensión 
frente al poder.

Para entender de qué manera una crisis en el tejido social, como 
la llama Zupančič, invoca a Antígona, podríamos recurrir a Reinhart 
Koselleck (1997), para quien existen procesos de largo plazo, con-
flictos insolubles y fracturas, que “provocan” textos específicos (p. 
92). Podemos, pues, echar mano de las reflexiones de Koselleck para 
establecer que Antígona, como obra, aparece sistemáticamente en la 
historia de la literatura porque diversos fenómenos “provocan” su 
participación. En principio, cabría señalar que La pasión según Antígo-
na Pérez1 y Antígona González2 se revelan como muestras contunden-
tes de una narrativa comprometida histórica y políticamente con la 
exhibición de la vileza detrás del poder. A través de las páginas de 
ambas obras, asistimos a una multiplicidad de experiencias derivadas 
de la realidad política latinoamericana que aquejan a estas Antígonas.

Para Jörn Rüsen (2000), las grandes escrituras de la historia des-
tacan por plantear preguntas, no por responderlas. Es justamente 
esa búsqueda de sentido la que emprenden Sánchez y Uribe. Am-
bos cuestionan un mundo regido por leyes arbitrarias, y supeditado 
al capricho de los mandatarios. Eso, a mi parecer, es lo que empa-
renta la tradición antigonal con el ejercicio historiográfico, pues 
exploran las huellas del desgarramiento social y ese antagonismo 
entre individuo y Estado que atraviesa las eras y los territorios. 
Cuestionar los fenómenos que “brotan del presente y de su irri-
tante experiencia temporal” (Rüsen, p. 432) y, además, represen-
tar el malestar colectivo a partir de Antígona son las razones por 

1 La edición consultada es la segunda reimpresión (2012) de la vigésima edición, 
publicada en 2006.

2 La edición consultada es de 2019.



82

Rodrigo Rosas Mendoza

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

las que podríamos colocar La pasión según Antígona Pérez y Antígona 
González en esas grandes escrituras de la historia, tejiendo así otro 
importante segmento en la ya larga tradición antigonal.

En 1968, bajo el tiempo de regímenes dictatoriales en Latinoa-
mérica, se publicó La pasión según Antígona Pérez. Debemos enten-
der la obra3 de Luis Rafael Sánchez como una respuesta “provoca-
da” por ese universo de violencia y represión. Aquí, Creón Molina 
pareciera remitir al tirano Rafael Trujillo Molina, de República 
Dominicana. Los hermanos Tavárez –a quienes Antígona Pérez 
da entierro clandestinamente, contraviniendo las órdenes del dicta-
dor– aluden acaso a Manolo Tavárez Justo, quien fuera líder revo-
lucionario y opositor a Trujillo. Toda la obra transcurre a partir del 
momento en que Antígona Pérez, mujer rebelde y veinteañera, es 
encerrada en los sótanos de palacio por órdenes del General Creón 
Molina, líder supremo del gobierno y las fuerzas armadas. Su cau-
tiverio es una victoria pírrica para el régimen, pues los esbirros del 
dictador no pueden arrancarle la confesión que tanto buscan: el 
lugar de entierro de los disidentes.

Asegura Gina Beltrán (2014) que “La crisis de sentido que An-
tígona representa es una semilla de disidencia que apunta hacia la 
desarticulación del sistema absoluto y determinante que pretende 
ser el régimen de Creón” (p. 47). Efectivamente, lo que Sánchez 
propone es una construcción colectivizada de la resistencia a partir 
de esta mujer que, con su rebeldía y respeto absoluto por la lucha 
revolucionaria, sacrifica su vida para demostrar, con el silencio, la 
caducidad del estridente totalitarismo, representado por Creón. 
Así, el verdadero acto revolucionario de Antígona Pérez, su mayor 
muestra de resistencia, es el acto de imponer su propia visión de 
mundo (p. 47). Con ello, también defiende sus ideales y honra a 
sus muertos. Si bien fueron fenómenos históricos muy específicos 
los que “provocaron” esta versión de Antígona, veremos que la 
disidencia aquí es mostrada como un acto universal: la respuesta 

3 Se trata de una obra de teatro en dos actos que, en su forma, respeta la semilla sofo-
clea, a diferencia del trabajo de Uribe, que disuelve la forma hasta volverse indistinguible 
entre lo poemático, escénico y performático, entre otras cosas.



83

Historia, ética y resistencia en La pasión según Antígona Pérez...

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

natural del individuo frente a cualquier entidad política arrogante 
y hostil.

Por otro lado, Antígona González explora el estado de cosas que 
el sexenio de Felipe Calderón dejó en el norte del país, volviendo 
colectivos el duelo y el dolor desde la escritura. Aunque Sinaloa y 
Tamaulipas ya habían sido focos de violencia antes de la llegada del 
expresidente panista, la obra se contextualiza en San Fernando, Ta-
maulipas, para evidenciar las consecuencias que dejaron el imperio 
de los Zetas y la llamada “guerra contra el narco” emprendida por 
el mandatario morelense. En el fondo, entonces, esta obra busca 
explorar el devenir del presente insoportable que se vive en México 
a partir de la irrupción del crimen organizado y las desapariciones 
en la vida ordinaria.

Antígona González busca a su hermano Tadeo. Las razones de 
la desaparición nunca se esclarecen, pero en las páginas desfilan tes-
timonios que nos hacen comprender la multitud de posibilidades 
para que alguien desaparezca en un lugar como México: secuestro, 
reclutamiento por parte de esferas criminales, desplazamiento for-
zado, en fin. Conforme avanzan las páginas, esa Antígona se vuelve 
múltiple, asume que su búsqueda es igual a la de muchos otros. Ella 
se hace murmullo, un monólogo de muerte(s). Pero lo más esca-
lofriante es que no solamente es ella buscando a Tadeo, es un país 
mostrándose fosa común, una Antígona dialogando con sus ho-
mónimas. Esta transición de un yo a un nosotros lleva al lector hacia 
un barranco de muerte, violencia, omisiones y duelos inacabados.

Así, en la obra de Uribe se tejen experiencias colectivas alre-
dedor de la desaparición y la búsqueda de cuerpos. Para Roberto 
Cruz Arzabal (2015), el texto no busca tematizar el crimen, sino, 
más bien, pretende la “activación social” del duelo (p. 327). Y se-
gún Carolyn Wolfenzon (2022), el duelo se vuelve el “tono emo-
cional” de Antígona González al tratar la ausencia del cuerpo físico 
desde un cuerpo textual conformado por retazos discursivos, pues 
ante “la ausencia del cadáver, el lenguaje es la materialidad del cuer-
po” (p. 21). Esa disposición discursiva de “unir pedazos” de textos 
y discursos se asemeja a un intento de crear un cuerpo en su ma-
terialidad. Entonces, Antígona González (2012) nombra la ausencia, 



84

Rodrigo Rosas Mendoza

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

narra la composición del ausente: “Nosotros somos [...] un cuerpo 
que no aparece, que nadie quiere nombrar” (p. 73). Y es impor-
tante valorar el acto de nombrar dentro de esta obra, porque es un 
antídoto simbólico frente al silencio institucional y la omisión del 
Estado en torno a la desaparición: “Todos aquí iremos desapare-
ciendo si nadie nos busca, si nadie nos nombra” (p. 95). La obra 
es un cuerpo textual tanto como un acto de nombramiento y bús-
queda. Sobre el personaje, afirma Mónica Velásquez (2022): “ya 
no es una mujer sino la encarnación de un sitio colectivo que, al 
compartir una condición tremenda de familiar de un desaparecido 
se aferra a lo corporal y a su nombre, a sus señas particulares, a 
cualquier dato singular concreto y físico que lo siga manteniendo 
como un cuerpo” (p. 72). La obra, su estructura, es catarsis y refle-
jo del desmembramiento corporal y social del México actual y, por 
ende, se deslinda de la construcción antagónica de Creonte. Éste es 
más bien una abstracción, una sombra innombrada que representa 
a todo un sistema gubernamental fallido y podrido. Por eso, es im-
portante leer estas Antígonas como escrituras de la historia, pues 
focalizarse en Antígona, en su búsqueda y su malestar, es prueba 
de que no hay mejor manera de referir la huella de Creonte si no es 
a través de ese síntoma de duelo colectivo que ha dejado su manda-
to. No extraña, entonces, que en momentos de crisis sea Antígona 
el símbolo ideal de la resistencia y del duelo, de la necesidad de 
confrontar al Estado.

El germen de la obra de Uribe proviene de agosto de 2010, 
cuando los restos de 72 migrantes fueron hallados en San Fernan-
do, Tamaulipas, todos presuntamente victimados por la organiza-
ción criminal los Zetas. Este suceso se enmarca en el último tercio 
del gobierno de Felipe Calderón y su problemática confrontación 
de los cárteles, que oficializó el norte del país como verdadero 
campo de guerra. Bajo estos términos, Sara Uribe no puede, no 
desea, desvincular su quehacer literario del compromiso ético que 
la violencia derivada del Estado de excepción en México y gran 
parte de Latinoamérica trae consigo. El colofón de la edición, de 
2019, reza lo siguiente:



85

Historia, ética y resistencia en La pasión según Antígona Pérez...

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

después de un sexenio de que Antígona González apareciera por pri-
mera vez, aún hay mañanas con filas inmensas de personas que 
buscan a sus familiares. Esta edición, al igual que sus predecesoras, 
está dedicada a todas las Antígonas y Tadeos, a los miles de desapa-
recidos en una guerra injusta y, por supuesto, inútil. Sin justicia no 
hay descanso posible. Ni remanso alguno.

En las dos ediciones impresas previas de esta obra –2012 y 2014–, 
la alusión al sexenio de Calderón no aparecía. Que ya en 2019 se 
hiciera referencia a esos seis años como contexto que “provoca” 
esta obra dice mucho de lo que Antígona González busca en torno a 
su tratamiento histórico de la violencia y la desaparición. De paso, 
establece la postura política de su autora detrás de la escritura.

Carolyn Wolfenzon (2022) subraya “el carácter no individual 
del texto” (p. 17). Y en ese sentido, debemos comprender que la 
obra entabla un interesante diálogo con otras Antígonas latinoa-
mericanas: Antígona furiosa, de Griselda Gambaro (Argentina), An-
tígona Vélez de Leopoldo Marechal (Argentina), Padreida das Almas 
de Jorge Andrade (Brasil) y La Pasión según Antígona Pérez de Luis 
Rafael Sánchez (Puerto Rico). Así, la obra de Uribe se vuelve es-
pacio de inscripción para los muertos y desaparecidos en México, 
pero también para el horror vivido por todo un continente. Vere-
mos que la tragedia de Sófocles en conjunto –específicamente, con 
las versiones de Sánchez y Uribe– dice muchísimo en torno a la 
ética y la confrontación del individuo frente al Estado. El lazo an-
tigonal que une estas tres obras muestra la pertinencia de Antígona 
ya no como personaje trágico, sino específicamente como símbolo 
de la búsqueda de justicia, que se relaciona directamente con la 
experiencia histórica latinoamericana.

Silvia Pappe define la experiencia histórica como el modo de 
vinculación entre el espacio, el tiempo y la misma experiencia. Di-
cha triangulación logra transformar esta última “en conocimiento, 
en discurso, en algo que se puede compartir y comunicar” (p. 217), 
labrando así su sentido histórico. Para Karlheinz Stierle (2000), la 
cosa funciona a la inversa: el conocimiento se convierte en expe-
riencia cuando se aterriza en un discurso narrativo (p. 478). Lo 



86

Rodrigo Rosas Mendoza

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

importante es que, en ambos teóricos, experiencia, narración y co-
nocimiento forman una trinidad indivisible. Desde esa perspecti-
va, debemos abordar estas Antígonas, pues contienen una potente 
producción discursiva sobre las experiencias en torno al dolor, el 
duelo y la incertidumbre alrededor de una vida social bajo el domi-
nio de la tiranía. Generan, pues, conocimiento sobre el lugar que 
ocupa el sujeto frente a las instancias de poder. 

Antígona González y Antígona Pérez 
Antígona González (2012) contiene una voz que se funde con frag-
mentos de otras obras antigonales, además de incluir testimonios, 
notas de prensa y poemas. La obra, en general, disuelve su propia 
forma para transitar hacia una voz plural indefinida, que pone de 
manifiesto su objetivo colectivizante respecto al duelo imposible y 
la naturaleza de esta búsqueda:

: ¿Quién es Antígona dentro de esta escena y qué
vamos a hacer con sus palabras?
: ¿Quién es Antígona González y qué vamos a hacer
con todas las demás Antígonas? (p. 15).

Las preguntas y reflexiones muestran que la Antígona de Uribe se 
sabe hilvanada con las otras por una larga tradición literaria. Ade-
más, notamos que el método tan peculiar de composición de la 
obra remite a la disección y conformación de un cuerpo (textual), 
pero también se erige como un guiño, un homenaje, a la tradición 
antigonal latinoamericana. La obra dialoga permanentemente con 
esas obras: toma las palabras del duelo y la pena que enmarcan a la 
heredera de Edipo para luego relanzarlas al mundo.

Con todo, insisto en que no deja de ser curioso que la Antígona 
de Luis Rafael Sánchez sea la que menos diálogo guarda con la de 
Uribe. Ambas obras remiten a la resistencia frente a la tiranía y la 
dignidad ante las figuras de poder. Por ende, conviene analizarlas 
a la par. Señala Rómulo E. Pianacci (2008) que el planteamiento 
de Sánchez hace que podamos identificar este conflicto con el de 
“distintas naciones del subcontinente, bajo el denominador común 



87

Historia, ética y resistencia en La pasión según Antígona Pérez...

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

que las ha marcado históricamente: las dictaduras o los regímenes 
totalitarios” (p. 154). Si bien es cierto que las referencias históricas 
están claras en las dos versiones aquí estudiadas, la universalidad 
de la tragedia sofoclea permite intercambiar el rostro del tirano y 
hace de la naturaleza sórdida del territorio un rasgo en común para 
todo el continente.

Ahora bien, no pasemos por alto que estas Antígonas no quie-
ren justicia, pues la saben imposible bajo el dominio de sus respec-
tivos caudillos. Su interés reside en demostrar que la lealtad a las 
convicciones y la libertad de elección se mantienen firmes, incluso 
en la muerte, aun en territorio asolado por la tiranía. La Antígona de 
Sánchez (2012) busca sobreponerse a la crueldad mediante la digni-
ficación de los muertos y del profundo respeto a sus convicciones, 
que es acaso lo único que le queda ya, pues la ausencia de justicia 
es lo que llevó a la muerte a los Tavárez y ahora la ha condenado. 
Le espeta con doliente resignación al tirano: “Harán lo más terrible. 
Lo que rebaje mi honestidad. Lo que sacuda las raíces mismas de 
mi resistencia. Violarán mi cuerpo con la esperanza de que violan 
mi espíritu. Como si la lealtad a mis hermanos no estuviera prepa-
rada al sacrificio” (p. 47). Por otro lado, la heroína de Uribe (2012), 
haciendo honor al espíritu de justeza en Sófocles, se muestra indul-
gente: “Yo lo que deseo es lo imposible: que pare ya la guerra; que 
construyamos juntos, cada quien desde su sitio, formas dignas de 
vivir” (p. 59). En pluma de Sófocles (2010), Antígona decía: “Yo 
nací para amar, no para aborrecer” (p. 261). Así, la protagonista de 
Sánchez se muestra resignada frente a la inevitable ruindad del po-
der, pero segura de la validez de su lucha. Las Antígonas de Sófocles 
y Uribe anhelan un camino diferente para la vida tan vejada por los 
mecanismos de la violencia: escribir, porque desde la página se pue-
den plasmar exigencias, dar voz a quienes ya no están.

No obstante, Antígona González evita centrarse únicamente en 
la desaparición, así como La pasión según Antígona Pérez tampoco se 
concentra sólo en una heroína encarcelada por sus ideales. La pri-
mera es un entrelazamiento discursivo entre víctimas, buscadores 
e imaginario literario en torno a la figura de Antígona y la zozobra 
que implica llevar el duelo permanente por la ausencia de aquel 



88

Rodrigo Rosas Mendoza

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

que ha sucumbido ante el aparato destructor de la violencia. La 
segunda dignifica la resistencia, la lucha, a partir de una mujer que, 
aunque se sabe encerrada, no renuncia a la libertad que lleva de-
fendiendo toda la vida. Aunque deja ver una vileza endemoniada, 
Creón pierde la batalla ante la grandeza ética de Pérez. En esa línea, 
las dos obras indagan en la tortuosa manera de vivir dignamente en 
un territorio gobernado con arrogancia, lleno de fosas clandestinas 
y ejecuciones extrajudiciales. De manera que ese Tadeo –hermano 
desaparecido de Antígona González– y aquellos Tavárez –oposito-
res políticos al régimen del dictador Creón Molina– son presencias 
simbólicas que representan a miles de víctimas inocentes de la ma-
quinaria política y de las esferas criminales.

Mujeres desafiantes

Las versiones de Antígona siempre proponen a la figura femenina 
como agente de resistencia frente a un aparato de violencia mas-
culinizado. Ello proviene, nos dice Pianacci (2008), de una idea 
seminal propia de la mentalidad patriarcal griega: “Cuando una voz 
femenina invade el espacio público, espacio tradicionalmente asig-
nado al varón, se renuevan los viejos temores que producían los 
perturbadores discursos femeninos asociados desde antiguo con 
las aguerridas Amazonas, Medusa [y] la fascinación mortal de la 
Esfinge” (p. 22). Así, la lucha de esta mujer frente al dictamen de 
Creonte es, en realidad, una batalla contra los hombres y, por ende, 
en oposición a un Estado conformado por varones violentos, que 
llevan la perversión y la saña a niveles incomprensibles. Sófocles 
(2010) pone en boca del regente un discurso de pura misoginia, 
dirigido a la hija de Edipo, a quien detesta no tanto por desacatar 
su caprichosa ley, sino específicamente por ser mujer y atreverse a 
desafiar el poder superior que él, como hombre, representa: “Sea 
mano de varón la que nos abata. Nunca se diga que hemos sido 
vencidos por una mujer” (p. 265).

También Leopoldo Marechal recupera ese mismo tono en su 
Antígona Vélez (1951), en boca de Don Facundo, el cacique que 
ocupa el lugar de Creonte, quien desestima el reclamo de Antígo-
na y las lágrimas que vierte por su otro hermano abandonado a 



89

Historia, ética y resistencia en La pasión según Antígona Pérez...

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

los buitres: “Este pedazo de tierra se ablanda con sangre y llanto. 
¡Que las mujeres lloren! Nosotros ponemos la sangre” (p. 26). Luis 
Rafael Sánchez traslada a la página esa misma concepción desde 
el ejercicio del poder: la superioridad del Estado está fincada en 
la representación machista, sedimentada en Creón: “Callar y bor-
dar” pide su madre a Antígona Pérez; y le espeta: “eres nada más 
que una mujer” (Marechal, 1951, p. 28). La hija replica duramente: 
“También las mujeres tenemos que protestar, también combatir lo 
que sepamos injusto” (p. 28). De manera que la figura del dirigente 
tebano muestra que el derramamiento de sangre y el castigo a la 
rebeldía femenina son una marca distintiva de la lógica patriarcal y 
del ejercicio del poder desde la virilidad.

En las Antígonas de Sófocles, Sánchez y Uribe vemos un in-
tento de arrebatarle los muertos al Estado, de quitarle la capacidad 
de decidir quién merece ser sepultado. Antígona Pérez (2012) es 
condenada por haber robado “unos muertos que eran propiedad 
del Estado” (p. 26). La Antígona de Uribe (2012) insiste en arran-
carle al Estado la conceptualización del desaparecido. Por ello, lo 
presenta como un cuerpo que para ser enterrado debe buscarse 
primero. Dice esta Antígona: “¿Ves por qué tengo que encontrar tu 
cuerpo, Tadeo? Sólo así podré darle a tus hijos una tumba a dónde 
ir a verte. Eso es lo único que espero ya, un cuerpo, una tumba. Ese 
remanso” (p. 56). Así, su objetivo es el reconocimiento de la con-
dición de desaparecido como un problema social. Exige al Estado, 
mediante el discurso y la acción, el derecho a la justicia y al noble 
enterramiento ritual del cuerpo como una vía de acceso a cierta 
tranquilidad. Las obras de Sánchez y Uribe nos muestran la “pra-
xis cultural” reciente en América Latina, cimentada en “un Estado 
democrático mentiroso que oculta los efectos devastadores de la 
violencia y disimula sus lógicas de Estado militarizado” (Aguilar, 
2015, p. 48). Por lo tanto, para luchar contra el sistema, contra un 
“Estado mentiroso”, hay que asumir que éste se constituye mayor-
mente por figuras machistas e intransigentes, tales como Creonte. 
Y en ese enfrentamiento, parece haber una única ruta: la perseve-
rancia y el sentido del deber ejercidos desde la diferencia de género. 
Recordemos que en Las suplicantes, de Eurípides, también aparecen 



90

Rodrigo Rosas Mendoza

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

mujeres que claman por justicia simbólica. Ellas buscan el entie-
rro de sus hijos: los guerreros que cayeron junto a Polinices a las 
puertas de Tebas. Creonte igualmente niega el rito funerario a los 
aliados del hermano de Antígona. El Estado, pues, condena las 
figuras femeninas a la desgracia, ejerciendo su poder abusivamente 
y ostentando una incomprensible vileza. Antígona, entonces, es 
un nosotros que confronta a Creonte, pero también es ellas: las que 
resisten los embates del patriarca, del Estado, de la misoginia. Y 
en esa resistencia, se asoma una voluntad de honrar aquello que ha 
sido arrasado por la violencia.

Antígona como resistencia y símbolo ético

Debemos preguntarnos qué es lo que Antígona representa en el 
orden del mundo. No lo olvidemos, es hija de un linaje condenado 
a la perdición: los descendientes de Cadmo, fundador mítico de 
Tebas, y, en consecuencia, ancestro de Edipo. En términos simbó-
licos, el personaje de Uribe se asocia con la heroína de la tradición 
griega, porque ambos están marcados por una línea de sangre con-
denada a la injusticia y la desolación. En el caso de Uribe, se remite 
a las condiciones en el México del siglo xxi. No extraña la atmós-
fera de estancamiento, desesperanza y vacío que impregna la obra, 
si consideramos que esa mujer buscadora es, a fin de cuentas, un 
todos que asume dolorosamente la pena de vivir bajo los latigazos 
de la violencia. El destino ha marcado a Antígona González –a esta 
estirpe colectivizada– con el dolor y la desgracia.

Por su lado, en la versión de Luis Rafael Sánchez (2012) el nom-
bre de Antígona no pasa por la estirpe de Edipo. Su padre ya está 
muerto cuando la obra arranca, pero su madre, Aurora, todavía 
vive. Ésta visita en prisión a su hija para convencerla de recapacitar 
y pedir perdón por desacatar el mandato de Creón y por haber 
ensuciado, con ello, el prestigio militar de la familia. Las alusiones 
a la parábola edípica están disimuladas, pero el conflicto ético de 
la protagonista yace intacto. El acto de enterrar solidariamente a 
sus camaradas remite a una hermandad política-simbólica, a la vez 
que contiene un reclamo ante el terror de Estado, pues al sepultar 
a Héctor y Mario Tavárez –hermanos entre sí, pero no de sangre, 



91

Historia, ética y resistencia en La pasión según Antígona Pérez...

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

para esta Antígona– “dejaron de ser [sus] amigos y se hicieron [sus] 
hermanos. Los muertos son de sus vivos” (p. 27). Tras doce días de 
reclusión, tortura y violaciones, Creón visita a Antígona. El diálogo 
que sostienen es magnético porque Antígona, en su posición de 
vulnerabilidad, encara a un dictador desesperado y casi delirante. 
Creón se refiere a sí mismo en tercera persona, como todo buen lí-
der grandilocuente, pero el hombre se nota inquieto y furioso ante 
la resistencia de la cautiva.

En un contexto de líderes neuróticos y dictaduras perpetuas, el 
personaje de Antígona encuentra cabida naturalmente, como bien 
afirmaba Zupančič (2024): Antígona “es lo que hace y demanda, y 
sus acciones revelan, exponen, algo en el orden y la estructura de la 
que ella es parte” (p. 15). Así, la hija de Edipo problematiza los in-
tersticios éticos y discursivos que un entorno dominado por la vio-
lencia deja entrever. Después de todo, el origen del enfrentamiento 
fraterno entre Eteocles y Polinices se debe a la mera codicia por 
la posesión de Tebas, una desmedida ambición por el poder y el 
dominio de un territorio. Semejante circunstancia podríamos vin-
cularla con el contexto latinoamericano presentado por Sánchez y 
Uribe, en torno a la violenta perpetuación de un poder que legitima 
y normaliza las violaciones sistemáticas a los derechos humanos. 
Por lo tanto, no veamos el acto de enterramiento como una especie 
de abnegación en Antígona, sino como una suerte de “deber” asu-
mido personalmente frente a un Estado fallido, que prohíbe el rito 
funerario. En su poca razonabilidad, el Estado-Creonte criminaliza 
el sepultamiento de Polinices y dicta “un principio de capricho [...] 
ante el principio y norma de tradición fincada en la naturaleza mis-
ma de las cosas” (Garibay, 2010, p. 248). Negar, pues, la sepultura 
de Polinices es adueñarse, de algún modo, de su cadáver; se apropia 
hasta de su muerte y de las leyes naturales que rigen las interaccio-
nes sociales. Pensando en las Antígona de Sánchez y Uribe, pode-
mos explorar esa intención del Estado-Creonte de regodearse con 
el dolor y con la ausencia de justicia como una forma de omitir la 
existencia de cualquier esbozo de oposición –en Sánchez– y elimi-
nar el reconocimiento de la desaparición como problema de Esta-
do –en Uribe. Ignorar ambos factores es lo que impide el duelo.



92

Rodrigo Rosas Mendoza

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

Recordemos que para los griegos “las almas de los no enterra-
dos no podían cruzar el río que rodea el reino de los muertos, y 
debían por tanto vagar desoladas, sin lugar donde permanecer ni 
sitio donde aliviar su fatiga. Enterrar a los muertos era la obliga-
ción más sagrada” (Hamilton, 2020, p. 379). Así, sepultar el cuerpo 
es un modo de apaciguar ritualmente el dolor e inaugurar, con ello, 
el duelo, pero especialmente es un acto de empatía y dignificación 
frente a la muerte. Cuando Creonte penaliza el acto de enterrar a 
Polinices, en realidad está prohibiendo el duelo, la dignidad en la 
muerte, la justicia simbólica de la inhumación y la solidaridad con 
el cuerpo vencido. Es un acto vil e innecesario. Antígona lo sabe 
y por eso confronta a Creonte y su falta de empatía. Alza la voz 
como mujer y, desde esa posición, se hace de un lugar frente a un 
Estado masculinizado, que, en términos de nuestra contempora-
neidad, podemos aterrizar a partir de las reflexiones de Sayak Va-
lencia en su Capitalismo gore, donde analiza la mercantilización del 
cuerpo como receptáculo de violencia. Esa sobreexposición del 
cadáver de Polinices muestra bien este planteamiento y, en el con-
texto de Antígona Pérez y Antígona González, es natural que el cuerpo 
se convierta en el núcleo de la necropolítica y de la búsqueda de 
justicia. Ambas mujeres luchan por hallar un lugar digno para los 
muertos en la memoria y en la tierra, arrebatándole al Estado el 
poder de “hacer morir” y de borrar los nombres, los cuerpos.

Lo que mueve a Antígona a buscar el rito funerario de Polinices 
es el impulso de mantenerse firme en sus convicciones y salva-
guardar el honor del difunto. La figura de su hermana Ismene, 
por otro lado, representa la rendición, el conformismo ante el po-
der absoluto y antipático del Estado, de Creonte. Ismene acata el 
mandato de su tío porque acepta que siendo mujer no puede hacer 
nada contra el patriarca. En la obra de Luis Rafael Sánchez (2012), 
Irene es la amiga íntima, hermana simbólica, de Antígona. Irene 
visita a la heroína en prisión para decirle que la ha traicionado. 
Ella y Fernando –el enamorado de Antígona– ahora están juntos 
y, peor aún, al servicio de Creón Molina, pues “negarse a servirle 
es difícil” (p. 108). ¿Qué hacer frente a la maquinaria del horror del 
Estado, a fin de cuentas? Bajar las manos, aceptar la derrota y re-



93

Historia, ética y resistencia en La pasión según Antígona Pérez...

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

signarse ante la maldad, incluso por encima de los muertos y desa- 
parecidos, de la necesidad de justicia. “No aspiramos a cambiar el 
mundo por más que nos parezca despreciable. Nos resignamos, sí. 
Nos conformamos” (p. 111), se excusa cínicamente Irene ante su 
amiga. A esa resignación, precisamente, se opone Antígona y por 
ello, como bien apunta Ángel María Garibay (2010), “muere en su 
programa de defensa de la libertad de la persona ante el Estado, 
que sueña ser omnipotente” (p. 248). Por eso, no habría que perder 
de vista que la descendiente de Cadmo es, ante todo, emblema de la 
firmeza de ideas. No debería corresponderle al Estado, a Creonte, 
decidir sobre el cuerpo ni sobre la búsqueda de los desaparecidos. 
Bien clama la heroína de Sófocles: “¡Nada le toca a él: no puede de 
los míos arrebatarme!” (p. 252). La Antígona de Uribe (2012), por 
su lado, exclama: “Supe que Tamaulipas era Tebas y Creonte este 
silencio amordazándolo todo” (p. 65). Ella es la resistencia, la per-
severancia y la voz que combate el silencio impuesto por Él frente 
a los muertos y desaparecidos. Hay un límite de vileza que Creonte 
traspasó al negar el sepulcro a Polinices. Es una línea de cinismo 
que el Estado ha cruzado al maquillar las cifras de los desapareci-
dos, al boicotear las búsquedas y modificar el discurso oficial a su 
antojo, al permanecer en silencio cuando así le conviene. Antígona 
actúa en respuesta: no se puede traspasar ese límite sin consecuen-
cias, sin despertar actos de resistencia. Pilar, esposa de Creón, visita 
también a Antígona y le espeta “si tienes quien te ame, vive” (p. 
117), para arrancarle la confesión a Pérez. Ella no transige en su 
postura: la muerte no puede deparar nada peor que esta dictadura. 
Con el cierre de la obra, nos llega el eco del pensamiento ético de 
Sánchez. Entendemos que hay miles de personas que, a pesar de 
ser amados, nunca pudieron sostener la vida. En lugar de eso, fue-
ron victimados por el Estado. Así sucede con Antígona Pérez y los 
hermanos Tavárez, con Antígona González y Tadeo. Resistir, en 
esa circunstancia, es dignificar a las víctimas.

Ahora bien, en cierta forma hay en esta labor de búsqueda 
de Antígona González (2012) un ejercicio casi arqueológico: “La 
absurda, la extenuante, la impostergable labor de desenterrar un 
cuerpo para volver a enterrarlo. Para confirmar en voz alta lo tan 



94

Rodrigo Rosas Mendoza

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

temido, lo tan deseado: sí, señor agente, sí, señor forense, sí, señor 
policía, este cuerpo es mío” (p. 75). Buscar a un desaparecido en 
México lleva a desenterrar osamentas olvidadas por las leyes en 
predios aislados. Los hallazgos macabros se vuelven remanso para 
algunos o, de lo contrario, se convierten en restos anónimos. Y ese 
acto de desenterramiento es una transgresión frente a la inactivi-
dad del Estado; implica desafiar a Creonte y tomar en las manos 
una labor que debería ser institucional. Esta Antígona, una mujer 
que es muchos, resiste con la búsqueda y confronta al poder con, 
digamos, la esperanza de poner fin a este periplo social. Después 
de todo, buscar bajo la consigna de “quererlos vivos” se puede vol-
ver, en esta circunstancia, un acto de responsabilidad ética. En ese 
tenor, resulta que Antígona González es la formulación literaria de 
lo que Pappe (2015) llama una “memoria justa”, es decir, el intento 
de que se admita la responsabilidad institucional en los procesos de 
desaparición y se atienda la demanda de justicia.

El Estado mexicano funciona a menudo como Creonte, que, 
para no engrosar las listas de víctimas de violencia, prefiere mante-
ner inhallado e insepulto el cuerpo de cualquier desaparecido. Me-
jor negar la evidente podredumbre institucional antes que aceptar 
la legitimidad de la búsqueda. Frente al cuerpo –o su ausencia–, 
Creonte dicta: “Ni llorarlo siquiera. Quede al aire insepulto, devó-
renlo las aves y los perros. Horroroso a la vista de quien se atreva a 
verlo” (Sófocles, 2010, p. 255). Mostrar el horror del cuerpo ausen-
te es igual de efectivo que exhibirlo mutilado y abandonado en una 
zanja. Ambas circunstancias ponen en claro el dominio de la vio-
lencia sobre la vida social. Viviendo, como estamos, en semejante 
desgarramiento social es que estas reformulaciones de Antígona 
no sólo se vuelven pertinentes, sino incluso necesarias.

A manera de cierre

Como ya se estableció, el enterramiento y la búsqueda del cuerpo 
es rebeldía tanto como honramiento de ideales libertarios. Por lo 
mismo, recibe la ira del tirano. Antígona es castigada con la muerte. 
En la tradición griega, termina por cumplir la condena a la que su 



95

Historia, ética y resistencia en La pasión según Antígona Pérez...

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

linaje estaba atado: “Contémplenme, miren que sufro por haber 
cumplido la ley más elevada” (Hamilton, 2020, p. 381).

En Sánchez, la hija de Edipo sucumbe por desafiar al tirano. 
Jamás muestra debilidad, incluso bajo el asedio corporal de que 
es víctima. Esta rebeldía se acentúa, sobre todo, al combatir a la 
misma institución castrense que ha definido su linaje. Su toma de 
conciencia, por lo tanto, es todavía más relevante: se está alzando 
ya no solamente contra las fuerzas del orden, sino específicamente 
contra el patriarca,4 que Creón representa como imagen central de 
la institucionalización de su linaje militar.

En Uribe, Antígona sufre por algo todavía peor: buscar un cuer-
po. Al menos la justicia sobre el cadáver de Polinices sí se consigue 
en la obra de Sófocles y de Luis Rafael Sánchez; no así en Uribe. 
Los tiempos revelan un cambio terrible y legitiman el carácter his-
tórico de Antígona. La muerte en vida y el hartazgo persiguen a 
quien busca al desaparecido: “La vida nunca detiene su curso por 
catástrofes naturales [...]. La rutina continúa y tú tienes que seguir 
con ella [...]. Así voy flotando yo, Tadeo. Así transcurro cada ma-
ñana, escucho el despertador y te pienso” (Uribe, 2012, pp. 50-51). 
Esta Antígona, como tantas otras personas buscadoras, deambula 
por lugares de violencia, atravesando una muerte en vida.

En Sófocles y Sánchez, la heroína es sentenciada por desobe-
decer la necedad de Creonte. Su cárcel de piedra la condena a una 
no-muerte en un no-lugar que representa espacialmente los re-
covecos lúgubres y sórdidos dispuestos por el poder. En Uribe 
(2012), sin embargo, sufre el castigo de penar en una búsqueda 
perpetua inundada de sufrimiento e incertidumbre, atestiguando el 
horror de otros como ella: “Siempre querré enterrar a Tadeo. Aun-
que nazca mil veces y él muera mil veces” (p. 99). El ritual no se 
completa; el duelo no puede inaugurarse. El presente se ha atorado 
en una fosa común.

4 Lo es simbólicamente, pero también de manera sanguínea, pues eventualmente 
se nos revela que Creón es tío de Antígona Pérez, hermano y asesino del padre de la 
muchacha. Este fratricidio vuelve al terreno trágico de Sófocles y a la idea condenatoria 
de la estirpe tebana.



96

Rodrigo Rosas Mendoza

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

Dice la Antígona de Luis Rafael Sánchez (2012): “Quiero ser 
testigo de mi tiempo” (pp. 87-88). Y nosotros atestiguamos ese 
tiempo desde la literatura, pero también en la experiencia con el 
presente fracturado por la violencia y la presencia tiránica del Es-
tado. Habrá cientos de Tavárez que se opongan a la perpetuación 
de la vileza y eso es digno de contarse. Sin embargo, también habrá 
miles de Tadeos, con sus Antígonas buscando los restos, queriendo 
enterrar aquello que no debió morir, en primer lugar. La condena 
contemporánea está escrita sobre la estirpe que somos. Sánchez y 
Uribe ya se encargaron de narrar las dimensiones históricas de ese 
castigo en el linaje latinoamericano.

Referencias

Aguilar, P. (2015). Violencia y Estado: Apuntes para una genea-
logía a partir del pensamiento centroamericano. En h. g. Váz-
quez & L. Siri (Comps.), Representaciones discursivas de la violencia, 
la otredad y el conflicto social en Latinoamérica (pp. 44-53). Buenos 
Aires. Véase https://violenciasydiscursos.wixsite.com/analisis/
libros-del-equipo

Beltrán Valencia, G. (2014). Antígona Pérez y el sensacionalis-
mo: la desarticulación de un sistema totalitario. 452°F. Revista 
electrónica de teoría de la literatura y literatura comparada, 10, 35-49. 
Barcelona, Universitat de Barcelona/Asociación Cultural 452°F.

Cruz Arzabal, R. (2015). Escritura después de los crímenes: dis-
positivo, desapropiación y archivo en Antígona González de Sara 
Uribe”. En M. Quijano & H. Vizcarra (Coords.). Crimen y ficción. 
Narrativa literaria y audiovisual sobre la violencia en América Latina 
(pp. 315-335). México: Bonilla Artigas Editores/Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Garibay, a. m. (2010). Nota. En Sófocles, Las siete tragedias (pp. 247-
248). México: Editorial Porrúa.

Hamilton, E. (2020). Mitología. Relatos atemporales de dioses y héroes 
griegos, latinos y nórdicos. Ciudad de México: Perla Ediciones.



97

Historia, ética y resistencia en La pasión según Antígona Pérez...

Vol. 6, núm. 14, enero-abril 2026, Sección Flecha, pp. 77-97. 
doi: https://doi.org/10.25009/pyfril.v6i14.247

Koselleck, R. & Hans-Georg G. (1997). Historia y hermenéutica. 
Barcelona: Ediciones Paidós.

Marechal, L. (2015). Antígona Vélez. Buenos Aires: Ediciones Co-
lihue.

Pappe, S. (2015). Desaparición, ¿una categoría para estudios his-
toriográficos en torno a la violencia? En S. Pappe y C. Sperling 
(Coords.). Reflexiones interdisciplinarias para una historiografía de la 
violencia (pp. 191-222). México: Universidad Autónoma Metro-
politana-Azcapotzalco.

Pianacci, r. e. (2008). Antígona. Una tragedia latinoamericana. Madrid: 
Eds. de Gestos.

Rüsen, J. (2000). Ilustración histórica de cara a la posmoderni-
dad: la historia en la era de la “Nueva dispersión”. En S. Pappe 
(Coord.), Debates recientes en la teoría de la historiografía alemana (pp. 
427-456). Ciudad de México: Universidad Autónoma Metropo-
litana/Universidad Iberoamericana.

Sánchez, l. r. (2012). La pasión según Antígona Pérez. Madrid: Edi-
torial Cultural.

Sófocles. (2010). Las siete tragedias. México: Editorial Porrúa.
Stierle, K. (2000). Experiencia y forma narrativa. Anotaciones so-

bre su interdependencia en la ficción y en la historiografía. En 
S. Pappe (Coord.), Debates recientes en la teoría de la historiografía 
alemana (pp. 457-499). México: Universidad Autónoma Metro-
politana/Universidad Iberoamericana.

Uribe, S. (2012). Antígona González. México: Sur +.
Velásquez Guzmán, M. (2022). ¿Dónde está tu hermano?, pregunta 

la loba a cada hijo (Una lectura sobre Sara Uribe). Revista Ciencia y 
Cultura, 49, 63-78. Bolivia, Universidad Católica Boliviana.

Wolfenzon, C. (2022). Antígona González: la perpetua construcción 
de la memoria colectiva. Revista Letras, 138, 16-32. Lima: Uni-
versidad Nacional Mayor de San Marcos. Véase http://www.
scielo.org.pe/scielo.php?pid=S2071-50722022000200002&s-
cript=sci_abstract

Zupančič, A. (2024). Que se pudran. El paralaje de Antígona. Ciudad 
de México: Editorial Sexto Piso/Universidad Autónoma Me-
tropolitana.


